
SBORNÍK PRACÍ FAKULTY SOCIÁLNÍCH STUDIÍ BRNĚNSKÉ UNIVERZITY
SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 2002. 29–50

OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS
A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)

FROM INTERPELLATION TO PERFORMATIVE. FEMINISM AND THE CONSTRUCTION
OF GENDER IDENTITY

JOSEF FULKA1

Ústav filozofie a religionistiky FF UK, Praha

Abstract: The principle objective of the text is to present a brief overview
of various currents within the feminist thought that have adopted a view
according to which there is a radical heterogenity between sex (considered
as something biologically given) and gender (considered as something
culturally constructed). In the first two parts, a short analysis of the
Althusserian notion of ideology and the Lacanian theory of gender diffe-
renciation is presented. The two conceptions have proved to be an important
parting point for many feminist thinkers, some of whom are considered in the
third and fourth part of the text, namely, Juliet Mitchell, Julia Kristeva and 

Judith Butler.

V teoretickém myšlení dvacátého století se objevily dva hlavní přístupy k problema-
tice subjektivity. Na jednu stranu je možné dívat se na subjekt jako na apodiktický,
nezpochybnitelný počátek a základ veškeré teoretické reflexe světa, jako na trans-
cendentální vědomí uvolňující čistou silou svého pohledu svět, tak jak je „pro vědo-
mí“ (touto cestou se dala fenomenologie), zatímco na stranu druhou lze na subjekt
pohlížet nikoliv jako na počátek, ale naopak jako na důsledek souhry a křížení mi-
mo-subjektivních procesů a sil: subjekt zde již není něčím konstituujícím, ale naopak
konstituovaným, není něčím transparentním a neměnným, ale naopak neprůhledným
a předeterminovaným.

Texty, které se zabývají otázkou konstituce subjektu, představovaly pro femi-
nistické teorie velice důležité východisko: jedna z nejpodstatnějších otázek, s níž se
myšlení zabývající se sexuální diferencí muselo (zejména během posledních deseti-
letí) vyrovnat, je otázka konstituce rodové diferenciace subjektu. Jaký je vztah mezi
pohlavím (sex) a rodem (gender)? Existuje mezi nimi vztah determinace (a pokud
ano, jak je tento vztah silný?), anebo se jedná o dvě heterogenní vrstvy, nepřevodi-
telné jedna na druhou? Konstruuje se rod na základě souboru dispozic, které jsou ve

1 Veškerou korespondenci zasílejte na adresu: Mgr. Josef Fulka, Ústav filozofie a religionis-
tiky FF UK, Nám. Jana Palacha 2, 116 38 Praha 1, e-mail: josefulka@hotmail.com



vztahu ke každému jedinci jednoznačně biologicky předurčeny (tedy na základě po-
hlaví), nebo jde spíše o cosi, co je determinováno výhradně souborem sociálních,
ideologických či politických praktik, jejichž výsledným produktem je právě to, co na-
zýváme subjektivitou? Je rodová identita inherentním rysem každého subjektu od sa-
mého počátku, anebo představuje výsledek určité konstrukce?

Postavíme-li celý problém takto, otázka konstrukce (rodově diferencovaného)
subjektu začne být mimořádně naléhavá, a feministické myšlení konce dvacátého
století je do značné míry ovlivněno teoretickým koncepcemi, které se pokoušely
destabilizovat a zproblematizovat pojem subjektu jakožto něčeho pevně a jednou
provždy daného: mezi ně patří zejména Derridova dekonstrukce, Foucaultova
„mikrofyzika moci“ a v neposlední řadě i Althusserovo pojetí interpelace subjektu
a lacanovská psychoanalýza, jimiž se zde chceme zabývat podrobněji. Předmětem
prvních dvou částí, věnovaných právě Althusserovi a Lacanovi, tedy nebudou femi-
nistické teorie jako takové. Půjde především o stručné shrnutí teoretických východi-
sek zdůrazňujících problematiku konstituce subjektu. V následující části se budeme
věnovat důsledkům, které takový přístup znamenal pro feministické teorie (či obec-
něji pro reflexi otázky feminity jako takové) – příkladem bude přijetí Lacanovy kon-
cepce rodové diferenciace v díle Juliet Mitchellové a „poziční“ pojetí ženství, jak je
prezentuje Julia Kristevová. V závěrečné části se zaměříme na dílo Judith Butlerové,
v němž se otázka konstituce rodově diferencovaného subjektu spojuje s otázkou mož-
nosti subverse jeho diskursivně ustavené identity.

Althusser: ideologie a interpelace

Louis Althusser je znám především jako jeden z nejvýznamnějších interpretů Mar-
xovy filosofie ve dvacátém století. Jeho projekt „návratu k Marxovi“ ovšem nemá
charakter výkladu, který by se chtěl za každou cenu držet doslovnosti interpretova-
ných textů. Althusser při svém čtení Marxe vychází z interpretační strategie, kterou
sám nazývá „symptomální četbou“ (Althusser 1996: 22), tj. z takového způsobu inter-
pretace, který se snaží soustřeďovat na to, co v primárním textu zůstává nedořečeno či
zamlženo, a postavit svůj výklad právě na těchto „vynechávkách“. Althusserovým
projektem je tedy spíše určitá reskripce Marxovy filosofie než její pouhý výklad;
Althusser se – velmi zhruba řečeno – pokouší aplikovat některé Marxovy náhledy
na problémy a otázky, které v Marxově době ani zdaleka nemusely být aktuální.

Jednou z takových otázek je právě konstituce subjektu. Althusser se jí věnuje v re-
lativně krátkém textu nazvaném Ideologie a státní ideologické aparáty (Idéologie et
appareils idéologiques d’État) (Althusser 1976: 79–137). Problém konstrukce sub-
jektu pro Althussera vyvstává v souvislosti s jeho reinterpretací Marxova pojmu ideo-
logie. Je známo, že sám Marx ideologii definoval jako „falešné vědomí“, jako soubor
vědomě utvořených idejí odrážejících reálnou strukturu společnosti. Althusser tuto
definici kritizuje pro její pozitivismus a historicismus a snaží se redefinovat pojem
ideologie jako daleko hlubší a šířeji vymezený souhrn vztahů a sil, jehož vztah k so-
ciálnímu světu má naopak konstitutivní povahu a jehož rozsah a působnost výrazně

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200230 SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 2002



přesahují vědomý život subjektů, které jsou do daného ideologického rámce zasaze-
ny (vliv psychoanalýzy na Althusserovo pojetí ideologie je jasně patrný a Althusser
ostatně později sám v souvislosti se svou četbou Freuda prohlásí, že „nevědomí fun-
guje na způsob ideologie“ [Althusser 2001: 343–344]). Ideologie podle Althussera
není odrazem sociálního světa, nýbrž jeho konstitutivním základem, jehož hlavní
funkcí je, jak říká Althusser, „reprodukce podmínek produkce“ (Althusser 1976: 82).

Althusser v souvislosti s ideologií zavádí pojem ideologických aparátů, předsta-
vujících represivní (byť zdaleka ne vždy explicitně agresivní) formace, vyživované
dominantní ideologií, mezi něž patří vztahy v rámci právních, výchovných, nábožen-
ských a kulturních institucí, ale v neposlední řadě i vztahy v rámci rodiny, jejichž
funkcí je vnášet dominantně-ideologické vztahy do soukromé i veřejné sféry.

Definujeme-li ideologii tímto radikálním způsobem, zcela samozřejmě se nabízí
otázka vztahu mezi ideologií a jednotlivými subjekty, které na jejím pozadí vyvstá-
vají. Na jednu stranu je zřejmé, že ideologie je do značné míry udržována právě pro-
střednictvím subjektů. Z povahy ideologického aparátu ovšem na druhou stranu vy-
plývá, že funkcí ideologie je současně konstituovat jednotlivce, kteří jsou jí podrobe-
ni, jakožto subjekty. Mezi ideologií a subjektem tedy existuje jakési fundamentální
dvojí pouto: bez subjektů není ideologie, ovšem tyto subjekty jsou konstituovány prá-
vě skrze ideologii. Jinak řečeno, „kategorie subjektu konstituuje veškerou ideologii,
avšak ihned a současně je třeba dodat, že kategorie subjektu konstituuje veškerou
ideologii pouze potud, že funkcí veškeré ideologie (funkcí, jež ideologii definuje) je
konstituovat konkrétní individua jakožto subjekty“ (Althusser 1976: 123). Tuto dvojí
vazbu, tuto transformaci jednotlivců na subjekty Althusser nazývá interpelací
a zdůrazňuje, že existence ideologie a interpelace subjektu spolu bezvýhradně splýva-
jí. Interpelace je čímsi, co má na život jedince a na konstrukci jeho identity jakožto
subjektu stálý – a zdaleka ne vždy vědomě rozpoznatelný – vliv. To, co nám ideolo-
gie prostřednictvím interpelace vnucuje, jsou fakta a „pravdy“, které se nabízejí jako
zcela evidentní: jednou z funkcí jakékoliv ideologie je zakrývání procesu produkce
interpelativních sil, které z ní vychází. Subjekt rozpoznává evidence, jež mu ideolo-
gie předkládá, ale nerozpoznává jejich ideologickou povahu. V tomto smyslu
Althusser poznamenává, že ideologie jako taková má ve vztahu k subjektu dvě strán-
ky, které jsou spolu nerozlučně spojeny: na jednu stranu nutí subjekt k uznávání
(reconnaissance) ideologických evidencí jako takových, avšak na stranu druhou sub-
jektu zabraňuje v tom, aby je nahlédl jakožto produkty ideologie – rubem interpela-
tivního ideologického nátlaku je tedy ne-rozpoznávání (méconnaissance).

Vzhledem k Althusserovu širokému vymezení pojmu ideologie by bylo omylem
se domnívat, že interpelace má pouze povahu explicitního nátlaku ze strany jasně vi-
ditelných a definovatelných ideologických aparátů, jakými je například školní, soud-
ní či politický systém. Interpelace se odehrává i na daleko elementárnějších úrovních,
mezi jinými na rovině rodinných vztahů (Althusser rodinu explicitně určuje jako jeden
z nejdůležitějších ideologických aparátů) a, jak sám termín „interpelace“ napovídá,
na rovině jazyka. Právě jazyk totiž umožňuje zaručit interpelaci její konkrétní pova-

31JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)



hu a schopnost obracet se ke konkrétním individuím, které transformuje na konkrétní
subjekty.

Aby interpelace byla skutečně efektivní, subjekt především musí uvěřit, že je to
právě on, kdo je interpelován, a ne někdo jiný: „Hej, vy tam!“ – to je podle Althussera
elementární a modelová interpelativní výzva, tvořící rudimentární základ jakéhoko-
liv interpelativního procesu. „Zkušenost ukazuje, že interpelace prakticky nikdy ne-
mine svého člověka: ať se jedná o slovní výzvu anebo o zahvízdání, interpelovaný
vždy pozná, že ten, kdo je interpelován, je skutečně on (…) Představme si procháze-
jící se individua. Někde (obvykle za jejich zády) se ozve interpelace ,Hej, vy tam!‘
Jeden z oněch jedinců (v devadesáti procentech případů je to ten, na koho interpe-
lace míří) se otočí, protože věří-tuší-ví, že se jedná o něj, a tedy uznává, že ten, na
koho interpelace míří, je skutečně on. Existence ideologie a interpelace individuí ja-
kožto subjektů je jednou a touž věcí“ (Althusser 1976: 126–127). Interpelaci jsme
vystavováni kdykoliv a za jakýchkoliv podmínek: i když si myslíme, že se ocitáme
vně ideologie, jsme ve skutečnosti stále v jejím nitru. A co víc, Althusser tvrdí, že
subjekty, které jsou ze strany ideologie interpelovány, se už z definice domnívají,
že se jim podařilo ocitnout se mimo ideologii (ideologie ostatně podle Althussera
žádný vnějšek nemá): tento rys ideologie, související s funkcí ne-rozpoznávání,
Althusser označuje freudovským termínem popření (dénégation). Jednoduše řečeno,
ideologie nikdy nepřizná svou ideologickou povahu, a subjekt není ničím jiným než
výsledkem působení interpelativních sil. Althusser tímto způsobem důsledně kriti-
zuje představu subjektu jako svobodného jedince, který je sám od sebe schopen
nahlédnout ideologickou podstatu ideologie a vykročit mimo ni. Individuum je
interpelováno, a tím současně i ustavováno jakožto svobodný subjekt jen proto, aby
se svobodně a z vlastní vůle podřídilo řádu ideologických aparátů představujících
jednotlivé materiální aspekty ideologie, která – na rozdíl od jednotlivých ideologic-
kých aparátů – podle Althussera „nemá dějiny“: povaha interpelace a ideologických
aparátů se zajisté může v průběhu času měnit, neboť odráží konkrétní třídní rozpory
v tom či onom společenství, nicméně hloubková struktura ideologie (ideologie obec-
ně, jak říká Althusser), jež se v nich realizuje, je sama o sobě věčná.

Není těžké si uvědomit, proč měl Althusserův text o ideologických aparátech
funkci důležitého výchozího bodu pro četné feministické teoretičky: Althusser sice
mluví o subjektu obecně, ale je velice snadné a zcela náležité aplikovat jeho pojetí
konstituce subjektivity prostřednictvím interpelace právě na rodové charakteristiky
subjektu. Tento krok ostatně naznačuje sám Althusser, když v jedné krátké pasáži
svého textu mluví o ideologické povaze rodinných vztahů: „Předtím, než se narodí,
je dítě vždy již subjektem a je mu určeno jím být v rámci specifické rodinné ideolo-
gické konfigurace, v níž je ,očekáváno‘ poté, co bylo počato. Je zbytečné říkat, že ro-
dinná ideologická konfigurace je ve své jednotnosti velmi dobře strukturovaná a že
právě v této neúprosné a více či méně ,patologické‘ (pokud předpokládáme, že tento
termín má nějaký stanovitelný smysl) struktuře budoucí subjekt bude muset ,najít své
místo‘, to jest ,stát se‘ sexuálně vymezeným subjektem (chlapcem, či dívkou), jakým

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200232



vždy již předem je“ (Althusser 1976: 128). Althusser by tedy nepochybně souhlasil
s tím, že rodová identita nepředstavuje nějakou neměnnou, stabilní a biologicky da-
nou „esenci“ subjektu, ale že je do značné míry konstituována právě ideologicko-
interpelativními procesy, a to samozřejmě nejen na bázi rodinných vztahů, ale
i v onom ideologickém prostředí, které subjekt obklopuje později (např. ve škole).
Jestliže se feminismus chce snažit o kritické prozkoumávání a mapování ideolo-
gických a sociálně vykonstruovaných implikací rodové identity jedince, jež byla
dlouho považována za něco biologicky daného a neměnného, Althusserovo pojetí
ideologie mu poskytuje velice vhodné východisko. Althusserův vliv se silně projevu-
je nejen u Judith Butlerové a její teorie performativní povahy konstituce rodové ro-
le (o níž bude řeč později), ale i u celé řady dalších feministických teoretiček a li-
terárních kritiček.2

Filosof a teoretik kultury Slavoj Žižek proti Althusserovi ovšem vznáší závaž-
nou námitku. Althusser, jak jsme viděli, říká, že v rámci ideologické struktury je
jedinec vždy již subjektem. Na druhou stranu se ovšem zabývá mechanismem inter-
pelace jako čímsi, co interpeluje jedince a staví ho do pozice subjektu. Čím je tedy
onen jedinec, který je interpelován jakožto subjekt, je-li v rámci ideologie vždy již
určen jakožto subjekt? Interpelace podle Althussera určuje subjekt skrz naskrz, ve
všech jeho aspektech: je možné, aby se ideologické interpelaci dařilo konstituovat
subjekt „z ničeho“, pouze na bázi sociálně-symbolických účinků ideologického pů-
sobení, anebo zde musí být jakýsi ne-subjektivní a ne-subjektivizovatelný substrát,
díky němuž interpelace nabývá své skutečné autority? Jinak řečeno, Althusserův
obraz jednotné a čistě interpelativně ustavené subjektivity opomíjí destabilizující
účinky psychických zlomů a trhlin vytvářených nestabilitou touhy vycházející z nevě-
domí každého jedince. Jak píše Žižek ve své kritice Althussera, „za interpelací se na-
chází pole touhy, fantasmatu a pudu, pulsující okolo jakési nesnesitelné nad-slasti“
(Žižek 1989: 124).3 Když chce Žižek konceptualizovat tento ne-interpelovatelný ele-
ment, který už ze samé své podstaty zůstává mimo působení ideologie, a právě tím
zaručuje její účinnost, obrací se k lacanovské psychoanalýze, která bude předmětem
následující části.

Jacques Lacan: Neexistuje nic takového jako Žena

Lacanova reinterpretace freudovské psychoanalýzy na první pohled vykazuje četné
styčné body s Althusserovou četbou Marxe. I Lacan charakterizuje svůj teoretický
projekt jako „návrat k Freudovi“ a ani on se nepokouší o nějaký doslovný výklad, nýbrž
o určitou reskripci původní Freudovy nauky, jejímž cílem je dodat Freudovu „ko-
pernikánskému převratu“ jeho skutečnou sílu a účinnost a která spočívá mimo jiné

33JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)

2 K tomu viz např. Morrisová (2000: 197–207).

3 Bohužel nám zde chybí prostor k tomu, abychom se nedostatkům Althusserovy teorie
interpelace věnovali podrobněji. Co se týče velmi dobrého přehledu celé problematiky, viz
Elliott (1992: 162–200).



v tom, že Lacan bude chtít očistit freudovskou psychoanalýzu od všech jejích biolo-
gických implikací, jež do značné míry představují omezení daná spíše dobou, v níž
Freudova teorie vznikala. Lacan si v tomto kontextu přisvojuje některé elementy
saussurovské lingvistiky a velice originálním způsobem je aplikuje na původní rámec
psychoanalytické teorie.4 Jedním z nejvýznamnějších Lacanových doplnění původní
freudovské psychoanalýzy je jeho koncepce imaginárna a symbolična. Dítě se v před-
oidipovské fázi svého vývoje nachází ve stadiu, které Lacan označuje jako imaginár-
ní. Dítě v imaginárním stadiu ještě není tím, co obvykle nazýváme subjektem: žije
v jakési narcistní symbióze s matčiným tělem, které chápe jako přirozené prodlouže-
ní svého vlastního těla. Jeho touze se v důsledku toho nekladou žádné meze, není zde
nic (a nikdo), co by se jí mohlo stavět do cesty, neboť matčino tělo nemá povahu ně-
čeho odděleného a samostatného. K tomu, aby dítě opustilo imaginární stadium
a vstoupilo do stadia, které Lacan nazývá symbolickým (a tím se konstituovalo jako
subjekt v pravém slova smyslu), je třeba tří instancí: stadia zrcadla, vstupu paternální
funkce mezi matku a dítě a osvojení si symbolické dimenze jazykového vyjadřování.

1) Stadium zrcadla: ve věku kolem šesti měsíců, tedy v době, kdy co do instru-
mentální inteligence ještě zaostává za šimpanzem, je dítě již schopno rozpoznat svůj
obraz v zrcadle a projevovat při jeho pozorování evidentní známky potěšení. Podle
Lacana hraje tento moment v procesu konstituce lidské subjektivity zásadní roli.
Dítě, které předtím nevnímalo diskontinuitu mezi svým a matčiným tělem, díky po-
zorování svého zrcadlového obrazu, který mu umožňuje koordinovat své vlastní, do
té doby neuspořádané pohyby, nabývá vyhraněné představy o sobě samém coby oddě-
leném a samostatném jedinci. Subjektivita je tedy podle Lacana něčím, co se ne-
konstituuje ze sebe sama, ale na základě projekce, obrazu přicházejícího zvenčí
(v tomto ohledu nejsme příliš daleko od Althusserova pojetí interpelace).

2) Vstup otcovské instance mezi matku a dítě: touha dítěte, jak již bylo řečeno,
je v imaginárním stadiu neomezená a bezvýhradně afirmativní. K tomu, aby se stala
touhou v pravém slova smyslu, to jest aby začala implikovat negativní element (tou-
žit znamená toužit po něčem, co nemáme a mít ani nemůžeme), je nutné stanovit jí
určité hranice a omezení. Podle Lacana se tak děje současně se vstupem otce do oné
symbiózy matky a dítěte, která charakterizovala imaginární stadium. Otcovská in-
stance se u Lacana v žádném případě nemusí krýt s konkrétní osobou (biologického)
otce a její funkci může sehrát v některých případech dokonce i žena. Lacan v tomto
smyslu nemluví o otci jako takovém, ale o paternální metafoře nebo o Jménu-otce
(Le Nom-du-pére), to znamená o čistě symbolickém elementu, díky kterému dítě

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200234

4 Lacanovská verze psychoanalýzy je sama o sobě nesmírně složitá a navíc nepředstavuje ně-
jaký stabilní soubor tezí: mnohé Lacanovy termíny a koncepce se v průběhu jeho intelek-
tuální kariéry výrazně měnily a je téměř nemožné je adekvátním způsobem prezentovat,
aniž bychom podrobně sledovali vývoj Lacanova myšlení. Tento text tedy nemůže –
a nechce – mít povahu nějakého „úvodu“ do lacanovské psychoanalýzy, a čtenáře lze od-
kázat na některé publikace, které tuto funkci plní daleko lépe a kompetentněji: viz ze-
jména Fink (1995 a 1997) a Bowie (1991).



pochopí, že matka nepatří pouze jemu, a který jeho touze postaví do cesty omezení
nutná ke konstituci oidipovského trojúhelníku a k tomu, aby dítě vstoupilo do dimen-
ze subjektivity: odtud Lacanova slovní hříčka mezi Le Nom-du-pére (Jméno otce)
a Le Non-du-pére (otcovo „Ne“).

3) Osvojení si symbolické dimenze jazyka: třetím klíčovým momentem určují-
cím vstup dítěte do sféry subjektivity je okamžik, kdy se začne učit mluvit. Lacan,
poučen linvistikou a sémiotikou, tvrdí, že zvládnutí symbolické roviny jazyka u dítě-
te implikuje nabytí schopnosti rozlišovat mezi přítomností a absencí (jazykem lze po-
jmenovávat něco, co v okamžiku promluvy nemusí být nutně přítomno) a právě skr-
ze jazyk se může Imago (dítě v imaginárním stadiu) začít konstituovat jakožto sub-
jekt rozštěpený na vědomou a nevědomou složku.

V našem kontextu je důležitý zejména druhý element, to jest intervence patern-
ální instance, neboť právě on vykazuje nejtěsnější vazbu na pozdější sexuální
identifikaci jedince. To, co jméno otce do původní imaginární neomezenosti dítěte
vnáší, je jakási primordiální a nezacelitelná ztráta či chybění (manque). Bez něj
by subjekt nebyl subjektem: pokud intervence Jména-otce neproběhne náležitým
způsobem, výsledkem mohou být psychotické poruchy.5 Toto chybění je do značné
míry koextenzivní s tím, co Lacan nazývá falickou funkcí. Dítě je prostřednictvím
zásahu otcovské instance konfrontováno s faktem, že touha rodičů je přesahuje a že
nepředstavuje jediný předmět jejich touhy. Tuto část rodičovské touhy, která se ne-
vztahuje na dítě, Lacan nazývá „transcendentálním označujícím“ či „označujícím
touhy“ a ztotožňuje ji právě s falickou funkcí. Je důležité poznamenat, že Falus, tak
jak tento pojem Lacan chápe, představuje – podobně jako Jméno-otce – čistě sym-
bolický element, který nemá nic společného s nějakým biologickým faktem: Lacan
velmi přísně odlišuje Falus jakožto symbolickou funkci a penis jakožto biologický
orgán. Falus není objektem ani orgánem, ale označujícím, a vztah subjektu k tomu-
to označujícímu určuje jeho identifikaci s ideálním typem jeho pohlaví.6 Falická
funkce je tím, co ustavuje v prvotní homogenitě subjektu dimenzi chybění („Falus
je výsadním označujícím oné značky, na níž se strana logu spojuje s příchodem
touhy“ [Lacan 1966: 692]) a hraje klíčovou roli v Lacanově definici mužské a žen-
ské psychické struktury, protože jejich rozdíl je určen právě jejich pozicí vůči falické-
mu označujícímu. Sexuální diferenci je tedy podle Lacana nutno uchopit jako
rozdíl uspořádání symbolických prvků determinujících lidskou psychiku, zcela
mimo biologicko-anatomický rozdíl mezi mužským a ženským tělem – vztah
subjektu k Falu se ustavuje nezávisle na anatomických sexuálních znacích:
„Každý ví, že existují falické ženy a že falická funkce mužům nebrání v tom, aby
byli homosexuální“ (Lacan 1975: 67).7 Postoj k falické funkci má v případě
chlapce charakter kastračního komplexu, zatímco v případě dívky se jedná o závist

35JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)

5 Viz Lacan (1981) a Fink (1997).

6 Své pojetí falické funkce Lacan předkládá nejkonzistentnějším způsobem v krátkém textu
La Signification du phallus. Viz Lacan (1966: 685–695). 



penisu (Penisneid).
Vzhledem k tomu, co bylo řečeno, je zřejmé, že Lacan definuje mužství

a ženství nikoliv na základě biologických dispozic inherentních od narození každé-
mu subjektu, ale v závislosti na rozdílném způsobu, jímž se muž a žena vztahují
k symbolickému řádu. Z klinického hlediska se mnoho „biologických“ žen vyjeví
jako bytosti s maskulinní psychickou strukturou a naopak. Vztah k falické funkci sice
určuje psychickou strukturu obou pohlaví, nicméně u mužů a žen se tak děje výraz-
ně odlišným způsobem.

Subjekty s mužskou psychickou strukturou (ať už se z biologického hlediska jed-
ná o muže či o ženy) jsou bezvýhradně determinovány falickou funkcí. Mužská tou-
ha nikdy nepřekračuje neuskutečnitelné přání incestu, kterému zamezil zásah Jména-
otce, a realizuje se pouze ve falicko-symbolické formě rozkoše (jouissance). V pří-
padě žen je tomu jinak: žena, na rozdíl od muže, jehož vztah k Falu je určován
kastračním komplexem, není symbolickému řádu zcela podřízena. Vzhledem k sym-
bolickému řádu žena „ze samé své podstaty není celá“ (Lacan 1975: 68). Zatímco
muži jsou omezováni pouze na to, co Lacan nazývá falickou jouissance, žena má kro-
mě falické jouissance přístup i k jinému druhu rozkoše, který Lacan označuje prostě
jako Jinou jouissance. Otcovo „Ne!“ u muže funguje jako nepřekročitelná mez, kdež-
to ženská psychická struktura, jež není ze strany symbolického řádu a (falického)
označujícího určována tak bezvýhradně jako struktura mužská, má schopnost překra-
čovat hranice ustavené jazykem a přesahovat do oblasti, která se nachází mimo jazyk
a mimo označující. Odtud Lacanovy záměrně provokativní formulace, podle nichž
„Žena neexistuje“ (což docela prostě znamená, že část její psychické struktury nemů-
že být vyjádřena v termínech symbolického řádu a falického označujícího) nebo „ne-
ní celá“. Muže lze určit jako určitý celek, protože je zde cosi, co ho bezvýhradně
omezuje a determinuje, totiž falická funkce, označující prvotní ztráty, které jako ta-
kové nemá označované. O ženě oproti tomu Lacan tvrdí, že určitá její část uniká nad-
vládě Falu.

Vzhledem k tomu, že falická funkce určuje hranice jakékoli možnosti vypovídání
(ať už mluvíme o muži nebo o ženě), lze o ženě říci pouze to, že z hlediska falické
funkce ji část její psychické struktury určuje jako ne-celou. A stejně tak i Lacanův
výrok „Žena neexistuje“ v zásadě znamená, že neexistuje nic takového jako adek-
vátní označující pro ženu, jež by mělo své místo v symbolickém řádu. Ženská psychic-
ká struktura na rozdíl od struktury mužské implikuje vztah k něčemu, co je vůči
symbolickému řádu radikálně Jiné a co musí takovým vždy zůstat. Lacan tedy v pod-
statě odmítá mluvit o ženě v termínech, v nichž byla v rámci západní kultury zpra-
vidla popisována, totiž jako o muži, kterému něco chybí. Fakt, že neexistuje žádné
náležité označující pro ženskou jouissance, podle Lacana zapříčiňuje, že není možné

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200236

7 Lacanovy komentáře k ženské sexualitě, které v rámci tohoto semináře předkládá, jsou –
jak už to u pozdního Lacana bývá – mimořádně enigmatické a těžko uchopitelné. Jako
důležitá opora v následujícím výkladu nám posloužil Fink (1995: 98–125).



mluvit o ženě s určitým členem (la femme), neboť onen určitý člen (la) představuje
označující, které nic neoznačuje – statut ženy lze determinovat pouze tak, že není
celá, přičemž smysl takového výroku nespočívá v tom, že by ženě něco chybělo.
Právě naopak: v její psychické struktuře je něco víc, něco, co přesahuje symbolický
řád i falickou funkci. „Existuje její vlastní jouissance, o níž ona sama možná nic
neví, leda to, že ji zakouší“ (Lacan 1975: 69). O této jiné jouissance nelze v symbo-
lickém systému, podřízeném autoritě falické funkce, říci nic, a Lacanovy vlastní
komentáře mnohdy připomínají formulace známé z negativní teologie, včetně expli-
citního přirovnání této nekonceptualizovatelné ženské slasti k mystickému vytržení:
„Existují i muži…, kteří zakoušejí představu, že musí existovat určitá jouissance,
která by byla mimo (Falus). A právě jim říkáme mystikové… Je jasné, že bytostné
svědectví mystiků spočívá ve vyřčení toho, že ji (tuto slast) pociťují, ale nic o ní ne-
vědí“ (Lacan 1975: 70–71). Ženská slast tedy není výrazem nedostatku, ale naopak
nekonceptualizovatelného a nesymbolizovatelného přebytku. Žena má vztah k falic-
ké funkci, stejně jako muž, ale tento vztah na rozdíl od muže neurčuje celou její psy-
chickou strukturu. Část ženské slasti, ona Jiná slast, která se vymyká hranicím slasti
falické (o které Lacan píše: „Falus… se u muže opírá o falickou jouissance. Co to je? –
Snad jen to, co význam masturbace v naší psychoanalytické praxi dostatečně zvý-
razňuje, totiž rozkoš pitomečka (la jouissance de l’idiot)“ [Lacan 1975: 75]), tedy
determinuje paradoxně dvojznačný statut ženské psychiky, kterou lze na jednu stra-
nu jakýmsi přibližným způsobem zachytit pomocí výrazu „ne-celá“ (pas-toute) v tom
smyslu, že žena není celá v symbolickém řádu, ovšem tato symbolická ne-celost na
druhou stranu sama sebe určuje jakožto ne-celost právě na základě té části ženské
jouissance, jež je něčím více než tím, co lze v symbolickém řádu zachytit, jouissance,
která – jak by snad řekl Lacan – je méně idiotská než rozkoš falická. „Méně“ (ne-ce-
lá) zde znamená „více“ (rozkoš navíc), a proto je nelze interpretovat pouze v termí-
nech nedostatku či chybění. V tomto kontextu nabývá smyslu i další Lacanův provo-
kativní výrok, totiž že neexistuje nic takového jako sexuální vztah (mezi mužem a že-
nou): vztah mezi celkem určovaným falickou funkcí a ne-celou strukturou, jejíž část
vždy uniká do oblasti nevyjádřitelna a o níž lze mluvit pouze v paradoxních formu-
lacích negativně-teologického ražení, nikdy nemůže být přímý a adekvátní. Ženská
a mužská psychická struktura se v rámci sexuálního vztahu nikdy nemohou díky
své radikálně odlišné povaze skutečně setkat – nepředstavují totiž komplementární
elementy, ale naopak póly, kterým jejich samotná podstata (celek/ne-celek) zabraňu-
je v tom, aby do sebe kdy zapadly.

Lacanův komplikovaný postoj k ženské psychické struktuře je do jisté míry
možno chápat jako paralelu Althusserova pojetí interpelace. Lacan i Althusser jedno-
značně zdůrazňují, že subjektivita není něčím vrozeným a že představuje naopak vý-
sledek určité symbolické konstrukce (jež má v Althusserově případě povahu interpe-
lativního ideologického působení, zatímco u Lacana k ní dochází na základě souhry
instancí ustavujících subjekt jakožto symbolickou bytost). Althusser upozorňuje na
represivní aspekty konstituce subjektu – funkcí interpelace je nejen formovat jedin-

37JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)



ce do podoby subjektů, ale také vylučovat a diskreditovat „špatné“ subjekty, to jest
ty, které se interpelativní výzvě nějakým způsobem odmítají podřídit. Lacan se zase
snaží určit pohlavní identifikaci každého individua jinak než čistě na základě jeho
biologických dispozic.

Lacanovy teze o neexistenci Ženy je možné vykládat jako otevření nového pří-
stupu k feminitě jako takové. Říci, že Žena neexistuje, že neexistuje žádná její jasně
určitelná a nahlédnutelná podstata či soubor charakteristických rysů, který by ji beze
zbytku určoval, zároveň znamená odmítnout všechny předchozí konceptualizace
ženskosti, jež mají kořen v kultuře podřízené falické funkci. Některé feministky –
např. Luce Irigarayovou nebo Heléne Cixousovou –, které se pokoušejí o pozitivní
determinaci některých rysů feminity a dostávají se blízko k určité verzi esencialismu,
lze kritizovat za to, že v jistém smyslu (byť v převrácené podobě) opakují toto kul-
turně symbolické gesto vycházející z falické funkce.8

Tvrdíme-li, že Žena nemá podstatu, říkáme tím mimo jiné také to, že nemá tu
podstatu, která jí byla „přidělena“ ze strany falocentrické kultury. Četné feministické
teoretičky si uvědomily značný subversivní potenciál, jaký v sobě lacanovská psychoa-
nalýza skrývá, a pojaly provokativní výrok o neexistenci Ženy a o konstituci rodové
identity zcela nezávisle na biologických faktech jako inspirativní východisko.

Psychoanalýza a feministické teorie

Freudovská psychoanalýza byla v rámci feministických teorií po dlouhou dobu nahlí-
žena a kritizována jako teorie zcela poplatná patriarchální a falocentrické povaze
západní kultury, a to právě kvůli těm svým rysům, od kterých se jí Lacan snaží opros-
tit, totiž kvůli biologismu a rodovému esencialismu. Například Kate Milletová ve své
vlivné knize Sexuální politika (Sexual Politics), publikované roku 1969, uvádí Freuda
jako jednoho z klíčových představitelů patriarchálního myšlení, jako myslitele, jehož
teorie, představující „nejsilnější kontrarevoluční sílu v ideologii sexuální politiky da-
ného období“ (Millet 1972: 178), umožnila rádoby vědecké zdůvodnění inherentní
podřízenosti žen, založené na striktně biologických danostech. Freud je podle Mille-
tové autorem, jehož dílo výrazně podpořilo sebe-afirmaci strategií „politiky pohlaví“,
to jest – v nejširším slova smyslu – procesu, jehož prostřednictvím vládnoucí pohlaví
generuje a uplatňuje svoji moc nad pohlavím podřízeným (kromě psychoanalýzy se
Milletová ve své knize zaměřuje především na literaturu: dalšími předměty její kri-
tiky jsou kupříkladu Norman Mailer, Henry Miller či D.H. Lawrence).

Největším zlomem v postoji feministických teorií vůči psychoanalýze byla ne-
pochybně kniha Juliet Mitchellové nazvaná Psychoanalýza a feminismus (Psychoa-
nalysis and Feminism) z roku 1974, jejíž ústřední tezí je tvrzení, že odmítání psy-

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200238

8 Nechceme se zde zabývat tím, zda je tato kritika oprávněná. K rozporu mezi touto verzí
feminismu a pohledem, který byl vůči lacanovské tezi o neexistenci možnosti pozitivního
vymezení esence feminity vstřícnější, se ještě krátce vrátíme v části věnované Julii Kris-
tevové. Co se týče podrobnějšího rozboru východisek zmiňovaných koncepcí, viz Moiová
(1985: 89–173), Groszová (1989) nebo Barša (2002).



choanalýzy mělo pro feminismus fatální následky (Mitchell 1975: XV) a že femi-
nismus, chce-li se zabývat vznikem a konstrukcí elementů konstituujících rodovou
identitu, si nemůže dovolit psychoanalýzu opomíjet. Psychoanalýza podle
Mitchellové v žádném případě nezakládá diskursivní aparát obhajující závislost ro-
dové identity subjektu na jeho biologických předpokladech – právě naopak, psy-
choanalytická teorie může feminismu poskytnout ideální pojmový dispozitiv pro
zkoumání procesů jejího vznikání. Významnou roli zde sehrál nepochybně fakt, že
původní verze psychoanalýzy prošla celou řadou změn a oprav, z nichž nejvýznam-
nější (alespoň pro Mitchellovou) byla právě její lacanovská reinterpretace. Jedním
z nejzásadnějších výsledků Lacanovy důsledné formalizace Freudovy teorie bylo,
že celá řada pojmů (například „závist penisu“ či „Falus“, v nichž Milletová spatřo-
vala koncepty vyjadřující Freudovu inklinaci k biologismu) byla zbavena svých bio-
logických konotací a nabyla jiného, symbolického významu. Zajisté nelze popírat
fakt, že klíčové prvky Freudovy psychoanalýzy se do značné míry točí kolem muž-
ské sexuality – Lacanovo tvrzení o neexistenci esence ženského subjektu je v tomto
smyslu výrazem jeho věrnosti Freudovi. Mitchellová ovšem tvrdí, že význam psy-
choanalýzy pro feminismus se tím nijak nezmenšuje: Freudův popis konstrukce ro-
dinných vztahů se zrodil v rámci patriarchální společnosti a jeho teorie je v tomto
smyslu deskriptivní, nikoliv preskriptivní. Jedná se o analýzu kořenů patriarchálních
sociálních vztahů a ne o návod na jejich změnu či kritiku. Jak jsme již viděli dří-
ve, ženy jsou podřízeny falické funkci a symbolickému řádu stejně jako muži. To,
čím se jejich psychická struktura a rodová identifikace navzájem liší, je jejich vztah
k tomuto řádu.

Velkou výhodu psychoanalýzy spatřuje Mitchellová ve faktu, že s pomocí
pojmů, které nám poskytuje, lze vysvětlit, jakým způsobem se sexuální identita kon-
struuje mimo jednoznačný, biologicky daný rozdíl mezi mužským a ženským pohla-
vím („Člověk musí zaujmout pozici jako muž nebo jako žena. Tato pozice rozhodně
není identická s biologickými sexuálními charakteristikami a není to pozice, kterou
by si člověk mohl být pevně jist – jak ukazuje psychoanalytická zkušenost“ (Mitchell
1998: 285). Podle Lacana se tak děje současně se vstupem dítěte do symbolického
řádu, jenž je závislý na zásahu falické funkce (alternativou vůči podřízení se falické
funkci je pouze psychóza).

Ženskost ve vztahu k symboličnu tedy není žádným pozitivním a svébytným
prvkem. Rozdíl mezi mužskou a ženskou pohlavní identifikací nestojí na nějaké pře-
dem dané diferenci podložené vnitřní tělesnou zkušeností, nýbrž na odlišném způso-
bu přijetí falické funkce: chápat psychoanalýzu jako určitou verzi esencialismu pro-
to podle Mitchellové znamená opomenout symbolickou a sociální dimenzi ustavová-
ní lidské sexuality, přičemž právě tato dimenze by se pro feminismus měla stát důle-
žitou oblastí zkoumání: „Volba falu jakožto znamení, kolem kterého se konstruuje
subjektivita a sexualita, odhaluje, že jsou konstruovány v rozdělení, které je součas-
ně arbitrární a odcizující“ (Mitchell 1998: 286).

O patriarchální povaze symbolického řádu (a v širším smyslu i kultury jako ta-

39JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)



kové) nemůže být sporu: ustavení symbolična je koextenzivní s intervencí otcovské
instance, a vztahy mezi pohlavími jsou proto už ze samé své definice asymetrické.
Falus ovšem není totožný s penisem: zdůraznili jsme, že se jedná o označující, o čis-
tě symbolickou funkci reprezentující fundamentální ztrátu (ztrátu symbiózy a splý-
vání s matčiným tělem), na jejímž podkladě se ustavuje každý subjekt, ať už je jeho
psychická struktura mužská nebo ženská. Falus je tím, co každému subjektu – bez
ohledu na pohlaví – chybí:9 subjekt, který by byl vlastníkem Falu, by se nutně nachá-
zel vně symbolického řádu. Mitchellová si v souvislosti s tím velice dobře všimla, že
falická funkce je sice prostředkem reprodukce patriarchální povahy symbolična, ale
vzhledem k tomu, že představuje nutný předpoklad vstupu do symbolického řádu pro
všechny subjekty, jeho účinky jsou v podstatě neutrální, netvoří podklad pro konkrét-
ní projevy patriarchální moci, (sexuální identita subjektu se konstituuje až v symbo-
lickém řádu) a falickou funkci proto nelze považovat za element „politiky pohlaví“
v tom smyslu, v jakém toto slovní spojení používala Milletová (stejně tak jako „závist
penisu“ není v kontextu lacanovské psychoanalýzy – jak se domnívala Milletová,
když psala o Freudovi – žádný maskulinistický put-down, ale klinický popis způso-
bu, jímž se žena k falické funkci vztahuje). Mužská i ženská identita se ustavuje ve
vztahu k otcovské instanci, avšak tato pozice není – a nemůže být – výsledkem ně-
jaké záměrné represe: „Pokud je psychoanalýza falocentrická, je tomu tak proto, že
lidský sociální řád, jehož odrazy v individuálním lidském subjektu analýza pozoruje,
je patrocentrický. Otec zatím stojí na pozici třetího článku, který musí rozbít asociál-
ní dyadickou jednotu matky a dítěte“ (Mitchell 1998: 299).10

Francouzský feministický směr označovaný jako „ženské psaní“ (écriture fémi-
nine) v souvislosti s touto problematikou nastolil otázku, zda lze ze symbolického
řádu určeného falickou funkcí nějakým způsobem vystoupit. Jeho hlavní představi-
telky (L. Irigarayová a H. Cixousová), poučené derridovskou dekonstrukcí a její
soustavnou snahou o subversi principů a struktur, na nichž je symbolický řád posta-
ven, se pokoušejí o nalezení specificky ženského jazyka, fungujícího mimo binární
opozice a mimo falickou funkci. Luce Irigarayová tuto ženskou řeč nazývá le parler
femme (v překladu zhruba něco jako „ženořeč“) a charakterizuje ji jako nekonceptua-
lizovatelný výrazový aparát, nepodléhající možnosti metajazykového zmapování

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200240

9 Mitchellová od Lacana nepřejímá ani tak koncept Jiné jouissance a s ní související „mys-
ticismus“ ženské rozkoše (což jsou ostatně teze, které Lacan v době, kdy Mitchellová
Psychoanalýzu a feminismus publikovala, teprve rozpracovával), nýbrž spíše důraz na sym-
bolický charakter Falu, známý z Lacanových dřívějších textů. Její interpretace proto není
postavena na tvrzení o neexistenci Ženy, ale naopak na určité „nivelizaci“ obou pohlaví ve
vztahu ke konstitutivní absenci falického označujícího. 

10 Obdobné náhledy předkládá i Lacan v dosud nevydaném semináři XIX, nazvaném příz-
načně ...ou pire („...nebo hůř“), přičemž jedna z implikací této nedořečené věty je pere ou
pire („otec nebo něco ještě horšího“). Odmítnutí otcovské instance a rozvrácení jejího sym-
bolického významu by nevedlo k popření patriarchální povahy symbolického řádu, ale
pouze k psychóze. Viz Fink (1997: 110–111).



a odrážející mnohotvárnost a de-centralizovanost ženské slasti (Irigaray 1977: 141).
Pojem ženské jouissance jakožto něčeho, co se vymyká symboličnu, Irigarayová
přejímá od Lacana, avšak na rozdíl od něj se nevzdává snahy o této formě slasti vy-
povídat. Odtud její charakterizace ženy jako „mysterky“ (la mystérique: výraz kom-
binující slova hysterka, mystérium a mystika [Irigaray 1994: 191–202]), která je s to
o své ne-falické slasti mluvit, přestože se tak musí dít na rovině, jež se do značné
míry vymyká pravidlům nastoleným v rámci symbolického systému.

Této víře v možnost objevit nové pole řeči, které by odpovídalo ženské slasti,
tělesnosti a psychice, se ve francouzském kontextu dostalo ostré kritiky ze strany sé-
mioložky a psychoanalytičky Julie Kristevové. Kristevová souhlasí s lacanovskou te-
zí o absenci (či přinejmenším o nemožnosti konceptualizace) esence ženského sub-
jektu a je skeptická vůči všem pokusům o vystoupení z roviny jazyka, jehož struktu-
ra je určena zásahem paternální instance. Falická funkce určuje jazyk jakožto jazyk
a stanovuje hranice jakékoliv možnosti vypovídání: ve studii nazvané Čas žen
(Le temps des femmes) Kristevová, odkazující implicitně právě na „ženské psaní“,
mluví o „ženských spisovatelkách oddaných fantasmatickým útokům proti Jazyku
a Znaku jakožto nejvyšším oporám falokratické moci, a to ve jménu jakési semi-afó-
nické tělesnosti, jejíž pravda může být nalezena pouze v tom, co je gestové či tonální“
(Kristeva 1990: 207). Žena s velkým „Ž“ jakožto „vlastník nějaké mytické jednoty“
(Kristeva 1990: 205) skutečně neexistuje, což ovšem neznamená, že by feminitě
byla upřena její subversivní síla: ta netkví v esenci ženského subjektu, nýbrž v jeho
pozici v rámci symbolického systému. Žena, nepodléhající beze zbytku falické funk-
ci, v něm nutně zaujímá okrajové (v doslovném smyslu, nikoliv ve smyslu represe)
a nestabilní místo, jež jí poskytuje prostor pro to, aby do symbolického řádu nechá-
vala vstoupit specifické znakové mutace a variace, aniž by musela popírat jeho pova-
hu jako takovou.

Když Kristevová ve své knize Revoluce v básnické řeči (La révolution du langa-
ge poétique) popisuje způsob, jakým dítě vstupuje do oblasti symbolična, nechává se
ve velké míře inspirovat právě lacanovskou psychoanalýzou: namísto pojmů „imagi-
nární“ a „symbolické“ ovšem používá – vzhledem ke svému teoretickému záměru –
výrazů „sémiotické“ a „symbolické“: „Symbolickým budeme nazývat logické
a syntaktické fungování řeči a také vše, co lze v určitých translingvistických praxích
připodobnit jazykovému systému. Sémiotické oproti tomu bude jednak to, co může
být hypoteticky kladeno jako něco předchůdného vůči nastolení symbolického přes
stadium zrcadla a osvojení si řeči; vždy již uspořádané rozvrhování pudů jako psy-
chosomatických otisků; ale sémiotickým budeme také a především nazývat návrat
těchto otisků do vlastního symbolického systému ve formě rytmů, intonací a lexi-
kálních, syntaktických, rétorických transformací. Pokud symbolické zaručuje jedno-
tu a mez určité označující praxe, sémiotické v ní značí účinek toho, co nemůže být
zachyceno jako znak, označující či označované“ (Kristeva 1999: 58). Sémiotické sta-
dium je tedy před-oidipální stav, předcházející stadiu zrcadla. U dítěte, dosud
neodděleného od matky, se označující proces (který Kristevová nazývá signifiance)

41JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)



pochopitelně neodehrává na rovině znakové, nýbrž psychosomatické, jako nepřetrži-
tý, heterogenní proud pudů, kulminující v jakémsi proto-uspořádání, které je
u Kristevové označeno jako chóra (termín vypůjčený z Platónova Timaia). Chóra
představuje jistou ne-expresivní totalitu tvořenou provizorním uspořádáváním pudo-
vých procesů; není ještě pozicí, která by nabývala povahy znaku, to jest která by něco
pro někoho reprezentovala. Jazykový znak ve smyslu absence svého předmětu
a distinkce mezi reálným a symbolickým v ní dosud artikulován není. To, co se
v rámci chóry utváří, je – jak říká Kristevová – materiální opora pozdějšího znakové-
ho systému: zabarvení hlasu, rytmus či gesta, jež budou tvořit akcesorické složky do-
provázející artikulaci významu. Z předchozího je patrné, že přestože sémiotické sta-
dium z hlediska vývoje jedince předchází stadiu symbolickému, sémiotické a sym-
bolické elementy řeči v průběhu vytváření jazykového sdělení fungují synchronně
a jedno lze jen těžko od druhého oddělovat.

Klíčovou fázi ve vývoji dítěte, fázi, skrze niž se dítě začíná situovat do symbo-
lična, Kristevová nazývá thetickým stadiem. Thetická fáze je stadiem produkujícím
kladení významu a ustavování syntaktických struktur; jakožto fáze vyznačující počá-
tek vstupu do symbolična (ačkoliv symboličnem ve vlastním slova smyslu ještě
není) je koextenzivní se zlomem v psychosomatické rovině označujícího procesu,
který probíhá souběžně se stadiem zrcadla, to znamená s počátkem oddělování těla
dítěte od těla matčina. Stadium zrcadla a intervence Jména-otce potom umožňují
konstituci subjektu odlučujícího se od sémiotické chóry: učení se jazyku lze podle
Kristevové chápat jako dramatickou konfrontaci mezi sebe-kladením subjektu a jeho
původní vázaností na chóru. To, co ustavuje subjekt coby symbolickou bytost, je
tedy, podobně jako u Lacana, Falus: „Objev kastrace odlučuje subjekt od jeho závis-
losti na matce a vnímání tohoto nedostatku (manque) přeměňuje falickou funkci na
funkci symbolickou“ (Kristeva 1985: 45). Oddělením se od matky a konstitucí oidi-
povského trojúhelníku končí thetická fáze a nastupuje symbolické stadium, podmí-
něné tím, že se subjekt podřídí falickému označujícímu, které, jak říká Kristevová,
není obsažené v žádné výpovědi, ale naopak veškeré vypovídání umožňuje. Možnost
produkce významu je dána ustavením rozdělení mezi označujícím a označovaným,
jež zase závisí na intervenci falické funkce.

Kristevová tedy od Lacana přejímá koncept falické funkce jakožto konstitutivní
podmínky vzniku symbolického systému, podmínky, se kterou se musí adekvátně vy-
rovnat obě pohlaví. Obě pohlaví mají v důsledku toho stejný přístup ke kreativnímu
potenciálu sémiotična. Jestliže je jazyk definován jako synchronní souhra vytváření
významu v rámci symbolična a soustavného zasahování sémiotických výrazových
elementů, je nutno si položit otázku, v jakém okamžiku a na jaké úrovni probíhá po-
hlavní diferenciace?

Žena nepodléhá falické funkci tak bezvýhradně jako muž, ale to podle Kristevo-
vé neznamená, že by byla vně symbolického řádu nebo že by měla možnost z něj vě-
domě vykročit: pohlavní diferenciace se odehrává vždy v jeho rámci. Falická funkce
je označujícím, jež určuje odloučení od matky, a to opět pro obě pohlaví. Děvče je ve

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200242



vztahu k symbolickému systému postaveno před jistou volbu: buď se identifikuje
s otcem a bude odměněno možností fungovat v symbolickém řádu; ke vstupu do
symbolična tedy dojde za cenu toho, že vytěsní před-oidipovskou matku a stane se
její odpůrkyní. Anebo se žena tohoto mateřského těla nevzdá, bude procházet napříč
symboličnem, nikdy se v něm zcela nezabydlí11 a bude odsouzena k marginalitě. Po-
tíže s vytěsněním mateřského elementu, které jsou u dívky pochopitelně patrnější než
u chlapce, se mohou přeměnit na přepjatou identifikaci s paternální instancí – Kriste-
vová jako příklad takové identifikace uvádí Elektru, která zabije vlastní matku, aby
pomstila otce. Pokud ovšem není mateřský prvek vytěsněn, je žena vystavena (v da-
leko větší míře než muž) destruktivním silám sémiotična. Dokladem tohoto rizika
jsou podle Kristevové časté sebevraždy žen-spisovatelek (Virginia Woolfová, Marina
Cvetajevová, Sylvia Plathová), které tímto způsobem odpovídaly na mateřskou vý-
zvu, vycházející zpoza času a symbolické identity.

Pole symbolické produkce významu je – na rozdíl od pole sémiotické signifi-
ance – oblastí časově strukturovanou: čas neexistuje bez promluvy a bez pater-
nální funkce („Otec, to je čas a znak,“ píše Kristevová [1990: 153]). Nenaplnitelný
sen o před-oidipovském mateřském těle je příčinou toho, že žena, jak říká Kristevová,
je v západní kultuře prezentována jako cosi, co stojí blíže atemporální dimenzi, vy-
jevující se pouze ve vynechávkách identity a lineární temporality, ať už se jedná
o ne-falickou ženskou slast, o onen únik z časovosti, jímž je těhotenství (přerušení
pravidelnosti sociálních závazků, vystoupení z časové strukturovanosti dané
menstruačním cyklem), anebo o samotnou ženskou promluvu.

Kristevová sice odmítá oba extrémy zmíněné alternativy (jednoznačnou pa-
ternální identifikaci i ztotožnění s mateřským elementem), nicméně její formulace
jsou mimořádně obezřetné: na otázku, kdo bude schopen uskutečnit ne-možnou dia-
lektiku mezi mateřskou a paternální instancí, odpovídá v závěru textu „O Číňankách“
nejednoznačným výrokem: „snad žena“ (Kristeva 1990: 156). K této váhavosti ji ve-
de fakt, že k intervenci sémiotična do symbolické struktury promluvy dochází ve
stejné míře i u mužů:12 zlom mezi sémiotickým a symbolickým u Kristevové není tak
radikální jako Lacanova distinkce mezi symbolickým a imaginárním, neboť Kriste-

43JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)

11 Anna Smithová ve své pozoruhodné studii o Kristevové tuto pozici ženského subjektu
velice šťastně vystihuje termínem „cestovatelka“ (female voyager). Viz Smithová (1996:
51–82).

12 Schopnost procházet napříč symboličnem podle Kristevové není zdaleka specifickou vlast-
ností žen: i její literárněvědné analýzy se soustřeďují na autory (muže i ženy), kteří (ať už
prostřednictvím svého stylu, nebo tematických prvků svých děl) destabilizují ustálené
struktury symbolického systému. Kristevová se v tomto kontextu zabývá především mo-
dernistickými texty (Mallarmé, Lautréamont), jež vznikají v souvislosti s krizí společenské
stability a jednotek, které ji reprezentují (rodina, stát, církev), zkušeností psychózy (Artaud,
Bataille), melancholie (Nerval, Durasová) či „abjekce“ (Céline). V rámci těchto analýz se
destabilizace symbolična odehrává na rovině poetického jazyka, který, jak říká Kristevová,
představuje výsadní prostor, v němž můžeme sledovat proces signifiance a pronikání
sémiotična do symbolického systému.



vová stanovuje označující (tedy element, jehož vztah k označovanému zakládá sféru
symbolična) jako něco, co bezprostředně souvisí s tělesností, a to i poté, co subjekt
prošel thetickým stadiem a ustavil se jako symbolická bytost, jako něco, co je
i jakožto symbolický element velmi blízké heterogenní a nekonceptualizovatelné
sémiotické pudovosti: souhra sémiotického a symbolického proto představuje podlo-
ží každého mluvícího subjektu. Její určení ženské subjektivity je tedy analogické
určení Lacanovu v tom smyslu, že žena jako taková nemá žádnou vlastní podstatu,
že „je něčím, co nelze reprezentovat či verbalizovat; žena zůstává mimo oblast klasi-
fikací a ideologií“ (Kristeva 1996: 98), ovšem to, co Kristevovou v souvislosti s femi-
nitou zajímá především, není ani tak ženská mystika, jako tomu bylo u Irigarayové
a do značné míry i u samotného Lacana, nýbrž individuální modality uskutečňování
souhry mezi symboličnem a sémiotičnem.

Podstata feminity zde tedy není určena nějakou její pozitivní esencí. Podle
Kristevové je nežádoucí pokoušet se tuto non-esencialitu ženskosti neutralizovat hle-
dáním neexistujícího ženského jazyka či zdůrazňováním problematiky „diference“,
jak to bylo typické pro představitelky „ženského psaní“. Tendence ztotožňovat ženu
s tím, co je ne-symbolické a nejazykové, podle Kristevové znamená vposledku afir-
movat podřazenost ženského subjektu: to, co stanovuje ženě její místo (či spíše ne-
-místo), je její vztah k dominantnímu symbolickému systému, a nikoliv její zdánlivá
spřízněnost s něčím, co se tomuto systému vymyká. Pokus o navrácení se k ne-
verbálnímu vyjadřování ženu odděluje od symbolična, které – byť za cenu identifika-
ce s otcem – umožňuje jakoukoliv koherentní promluvu; tím, že žena hledá svůj
autentický hlas, paradoxně ztrácí svoji schopnost mluvit. Snaha hledat specifičnost
feminity na této úrovni musí skončit neúspěchem, neboť se nakonec obrací proti sobě
a stává se opakováním určitého paternalistického gesta; může mít svou hodnotu jako
literární experiment, ale nikdy nezaloží alternativní řád, jenž by tvořil náležitou proti-
váhu stávajícímu symbolickému řádu, na jehož podkladě vyrůstá celá západní kultu-
ra. Ženy si musí najít své „místo“ v kulturním prostoru jinak: tím, že budou využívat
specificity své řeči, prostřednictvím jiných modulací jazyka a jiných předmětů myš-
lení než těch mužských. Toto hledání podle Kristevové nemůže probíhat na rovině
uniformního kolektivního hnutí, ale výhradně na rovině individuální (odtud její plu-
rálový neologismus unes femmes, který staví proti běžnému francouzskému plurálu
des femmes a který zdůrazňuje singularitu každého ženského subjektu): regionalizo-
vat kulturu tím, že ji artificiálně rozdělíme na dva aspekty (mužský a ženský) zname-
ná neutralizovat bytostnou polyvalenci jednotlivých subjektů, která tomuto rozlišení
předchází.13

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200244

13 Tento zájem o heterogenitu a neredukovatelnou individualitu všech subjektů ostatně Kris-
tevové vynesl četná obvinění z anarchismu, a to i ze strany mnohých feministek. Taková ob-
vinění je nutno uvést na pravou míru. Jestliže Kristevová popisuje feminismus jako čistě neg-
ativní praxi, chce tím říci především to, že žena vposledku vždy mluví z ne-pozitivní
pozice. Kristevová v tomto smyslu odmítá i všechny kolektivní tendence v rámci femini-



Judith Butlerová: rodová diferenciace jako performativní akt

Teorie performativní povahy rodové diferenciace, jejíž autorkou je americká femi-
nistická teoretička Judith Butlerová, do značné míry navazuje na podněty, o nichž zde
zatím byla řeč. V myšlení Butlerové se kromě toho projevuje i silný vliv Michela Fou-
caulta a Jacquese Derridy. Pojem performativu, který Butlerová považuje za klíčový,
pochází od J. L. Austina a kontextu kontinentální filosofie začal být známý především
v souvislosti s Derridovým textem Signatura událost kontext.14 Austin rozlišuje dva
typy výpovědi: konstativ a performativ. Konstativ je – pravdivá či nepravdivá – výpo-
věď vztahující se na nějaká fakta, zatímco performativ je taková výpověď, s jejíž po-
mocí fakta vytvářím (např. věta „vyhlašuji válku“). Performativ tedy nemá popisný
charakter, nemá, jak říká Derrida ve zmiňovaném textu, „svůj referent mimo sebe…
Vytváří či přetváří situaci, jedná“ (Derrida 1993: 293). Na rozdíl od konstativu, který
konstatuje či popisuje fakta a události, performativ událost konstituuje, je promluvou-
-událostí v silném slova smyslu, promluvou, která „tvoří současně s tím, že vypovídá“
(Derrida 2001: 88). Butlerová spojuje Austinovu jazykovou kategorii performativu
s althusserovskou sociálně-represivní koncepcí interpelace a popisuje proces rodové
diferenciace jako cosi, co má charakter performativních aktů, konstruujících
a interpelujících jedince jako rodově diferencované tělo (gendered body). Účinnost
těchto aktů je podle Butlerové, která zde explicitně navazuje na Derridovu interpre-
taci Austina, dána nikoliv jejich singulárním charakterem, nýbrž jejich iterabilitou
a citovatelností: performativ musí být opakován, aby se ustavil jakožto interpelativní
instance (což je charakteristika, kterou Austin původně považoval za „parazitární“).
Performativní konstituce subjektu má tedy vždy charakter určitého rituálu či „před-
stavení“.

Butlerová je, jak patrno, ve své koncepci tělesnosti o poznání radikálnější než
kupříkladu Foucault: Foucault pokládá tělo za jakousi matrici či médium, do nějž se
vepisují známky mocenských a disciplinárních praktik, určující jeho charakteristi-
ky.15 Butlerová toto pojetí diskursivity jakožto inskripce kritizuje s tím, že není sebe-

45JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)

stického hnutí: „Jedno z nejvážnějších nebezpečí, s nímž se dnes feminismus setkává, je
potřeba provozovat feminismus v rámci nějakého stáda... Každá z nás si bude muset najít
vlastní individuální jazyk“ (Kristeva 1996: 117). Zachovává-li si feminismus charakter
určitého souboru sociálních požadavků, potom má zájmeno „my“ (ženy) nepochybně svůj
význam coby prvek politického programu. Pokud se však začnou kolektivní tendence
projevovat i na jiné, hlubší rovině, jakou může být například pokus o hledání nějakého
nejmenšího společného jmenovatele ženské identity, který by byl všem ženám společný, za-
čne být výrok „jsme ženy“ podle Kristevové stejně nesmyslný – a v jistám smyslu i
nebezpečný – jako výrok „jsme muži“ (viz Kristeva 1996: 98). Kristevová tedy neodmítá
feministické kolektivní snahy a programy jako takové, nýbrž pouze ty, které mohou
ohrožovat singularitu jednotlivých subjektů, neboť mohou být vposledku stejně represivní
jako jakákoliv jiná ideologie („musíš tvrdit to a to, protože jsi žena“). Ženy může legitim-
ně spojovat jejich politický či sociální program, ale ne jejich „ženská podstata“.

14 Viz Derrida (1993: 277–306). Co se týče původního Austinova vymezení performativu, viz
Austin (2000: 19–28).



menší důvod předpokládat nějaké „tělo“, existující před diskursivními praxemi, ně-
jakou tělesnou materialitu, existující před kulturní signifikací a formou. V tomto
smyslu se ocitá velice blízko Althusserovi, neboť u něj je subjekt určen bezvýhradně
interpelací, jež nemá charakter pouhé inskripce (neboť už ze samé své povahy nemů-
že předpokládat nějaký předem existující materiál, do nějž by se mohla vpisovat), ale
konstitutivní instance. Postulování nějaké prediskursivní tělesnosti je podle Butlero-
vé čistou fikcí, vytvořenou diskursem samým. V rámci téhož kritického gesta Butle-
rová polemizuje také s esencialistickou iluzí určitého „vnitřku“, fungujícího jako
podloží kulturně určené identity: „jinými slovy, akty, gesta a touha produkují efekt
určitého vnitřního jádra či substance, ovšem tento efekt produkují na povrchu těla,
prostřednictvím hry označujících absencí, jež naznačují, ale nikdy neodhalují uspo-
řádávající princip identity jakožto příčiny“ (Butler 1999a: 173).

Tyto performativní akty tedy zvnějšku utvářejí neopodstatněnou představu vnitř-
ku, jenž je pak zpětně určen jako jejich podklad. Performativita se podle Butlerové
vztahuje i na samu distinkci mezi pohlavím (sex) a kulturně konstituovaným rodem
(gender): i kategorie pohlaví je podle Butlerové ustavována až zpětně a její takzvaná
prediskursivita je ve skutečnosti efektem kulturní konstrukce vymezené rodem. Po-
hlaví i rod jsou nestabilní kategorie a pevnost jejich hranic je bez ustání ohrožována
kulturními praktikami, které zpochybňují jejich jednoznačnost: odtud mimořádný zá-
jem, který Butlerová projevuje vůči homosexuální a lesbické subkultuře – právě zde
se totiž vyjevuje kulturní podmíněnost distinkce mezi rodem a pohlavím, zatímco
v kontextu „normálního“ diskursu byla její performativní iterace natolik úspěšná, že
došlo k její internalizaci jakožto něčeho „přirozeného“. Předmětem kulturní kon-
strukce není pouze rod jako takový, nýbrž i sama distinkce mezi rodem a pohlavím
a vposledku i postulát prediskursivní pohlavnosti.

Z předchozího je zřejmé, že Butlerová se snaží zbavit kategorie rodu a pohlaví
jakýchkoliv zbytků esencialismu: „Tělo nemá žádný ontologický statut mimo rozlič-
né akty konstituující jeho realitu“ (Butler 1999a: 173). Její kritika se zaměřuje nejen
na Foucaultovu teorii inskripce, ale kupříkladu i na koncept oné „mateřské funkce“,
spojené s před-oidipálním stadiem, a neobsazené sémiotické energie, určující nesta-
bilnost ženského subjektu, jak jej rozvíjela Kristevová.16 Velice symptomatická je
v tomto smyslu její polemika s lacanovsky orientovaným teoretikem Mladenem Do-
larem, který ve svém textu Mimo interpelaci (Beyond Interpellation)17 předkládá kri-

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200246

15 Viz např. Foucault (2000) a (1994: 75–98).

16 Co se týče kritiky Kristevové, viz Butlerová (1999a: 101–119).

17 Viz Dolar (1993: 73–96). Dolar patří (spolu se Slavojem Žižekem, Renatou Saleclovou
a dalšími) k lublaňské lacanovské škole, která se zasloužila o mimořádně důkladné rozpra-
cování některých těžko srozumitelných lacanovských konceptů, především pojmu Reálna
jakožto nesubjektivizovatelného elementu, který se vzpírá veškeré symbolické konceptua-
lizaci (a má tedy velice blízko k oné Jiné slasti, o níž byla řeč dříve). Práce lublaňských la-
canovců (např. Žižek [1989] či Salecl [1994]) lze tedy doporučit jako vynikající kulturně
teoretické úvody do Lacana.



tiku althusserovské interpelace coby přímého efektu ideologie. K vyvstání subjektu je
podle Dolara (jenž je v tomto bodě věrný Lacanovi) nutný určitý objektní zbytek,
který nelze zaintegrovat do symbolického prostoru – subjekt se tedy vynořuje naopak
tam, kde ideologie selhává. Butlerová Dolara obviňuje z karteziánského idealismu,
z toho, že se uchyluje k jisté vnitřní psychické realitě, kterou nelze redukovat na
performativní iteraci, a že se dovolává „vnitřní ideality duše“ (Butler 1998: 127) – vše,
co by se nacházelo vně kulturní performativity, ať už by se jednalo o lacanovskou
Jinou slast, kristevovskou mateřskou funkci nebo foucaultovskou pre-inskriptivní
tělesnost, je ve skutečnosti důsledkem této performativity, vytvářející iluzi
předchůdnosti nějakého prediskursivního podkladu. U Butlerové namísto toho
vyvstává takové pojetí rozdělení mezi pohlavím a rodem, které nemá žádný mimo-
-diskursivní záchytný bod, na jehož základě by se rodové charakteristiky distribuova-
ly (u Lacana a psychoanalyticky orientovaných feministek tento bod představovala fa-
lická funkce); subjekt je určován bezvýhradně performativně, včetně všech svých ilu-
zí týkajících se čehokoliv, co by se performativitě mohlo vzpěčovat.18 Tuto schopnost
performativu, schopnost konstituovat představu něčeho, co performativitě uniká, mů-
žeme chápat jako radikální domyšlení althusserovské koncepce ideologického ne-
rozpoznávání. Ideologie (či performativita) u Butlerové nejenže zakrývá svůj
performativní charakter tím, že svou iterabilitou sugeruje dojem „přirozenosti“, ale
dokonce utváří i iluzi sebe samé jakožto podmíněné před-performativním tělesným
substrátem. Tato „přirozenost“ však není ničím jiným než formou diskursivní norma-
tivity. Bylo by možno říci, že nejvlastnější charakteristikou performativu v pojetí
Butlerové je jakési jeho fundamentální mlčení ohledně jeho vlastní povahy.

Jestliže je subjekt co do svých rodových charakteristik cele konstruován
performativními diskursivními praktikami, existuje nějaký způsob, jak by si mohl
uvědomit jejich ideologickou povahu? Je možné vytyčit nějaké subversivní strategie,
které by ukázaly diskursivní podmíněnost subjektu právě jakožto podmíněnost?
Jestliže performativní akty mají především povahu repetitivních rituálů, musí tuto po-
dobu přejímat i subversivní praxe, jež má podle Butlerové charakter parodie či
přeznačení (resignification). V závěru knihy Gender Trouble se Butlerová zabývá pa-
rodickými sexuálními praktikami (např. lesbickými identitami butch a femme), které

47JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)

18 Takováto teorie ustavování subjektu může vzbuzovat mylný dojem, že rodovost je pouze
jakýmsi karnevalovým představením či performancí. Pierre Bourdieu ve svém texu Nad-
vláda mužů adresuje Butlerové následující výtku: „Rody zdaleka nejsou jen prosté role,
které lze hrát podle libosti (jako to dělají transvestité), ale jsou vepsány do těl a do určitého
světa, a to jim dává sílu“ (Bourdieu 2000: 93). Bourdieu se domnívá, že takovouto voluntari-
stickou interpretaci rodové příslušnosti Butlerová předkládá v Gender Trouble, a teprve ve
své další knize Bodies that Matter se s ní sebekriticky vyrovnává. My se však domníváme,
že takovou koncepci Butlerová nepředkládala nikdy a že Bourdieuova námitka je neo-
právněná. Butlerová tvrdila pouze to, že takzvaná rodová normalita je ve skutečnosti určena
diskursivní normativitou. Jestliže Bourdieu ve své kritice mluví o „pouhých rolích“, im-
plicitně za těmito rolemi předpokládá něco, co jim není podřízeno, a staví se tak právě na
onu esencialistickou pozici, vůči níž se Butlerová od samého začátku vymezovala.



jakožto imitace „přirozené“ distribuce rodových rolí parodují esencialistické pojetí
rodu jako takové a činí zřetelnou jeho diskursivní povahu. Právě tyto z dominantně
diskursivního hlediska okrajové sexuální praxe ukazují iluzi přirozenosti rodu: Butle-
rová mluví o „subversivním výsměchu“, skrytém v těchto „parodických praxích,
v nich jsou originálno, autentično a reálno konstituovány jakožto účinky“ (Butler
1999a: 186–187).

Rekonceptualizace identity a subjektivity jakožto účinků a nikoliv příčin hraje
klíčovou roli i v ústředním pojmu, který se může stát nástrojem subversivní praxe, to-
tiž v pojmu přeznačení. Velice jasným příkladem takového přeznačení jsou například
konotace, jichž v současné době nabývá pejorativní anglický výraz queer (teplouš).19

Termín „teplouš“ má jednoznačně interpelativní charakteristiky: jedná se o stále zno-
vu stvrzovaný a iterativně upevňovaný způsob urážky, jež nemá charakter pouze ver-
bální, ale také a především diskursivní. Nazvat někoho teploušem znamená interpe-
lovat ho jakožto určité „já“, ovšem diskursivní účinek této interpelace je zároveň
účinkem exkluze: já, které je interpelováno jako teplouš, je tímto aktem současně po-
staveno do diskursivně okrajové pozice. Jestliže tento zahanbující výraz nabyl – ze-
jména v americké homosexuální subkultuře – soubor kladných významů, je tomu tak
proto, že právě resignifikace tohoto zvlášť citlivého diskursivního bodu může mani-
festovat diskurs coby ideologický aparát a ukázat jeho historickou a sociální podmí-
něnost, kterou se pokouší zamaskovat. Existuje cosi jako paměť diskursu, jež napo-
máhá afirmování jeho stability tím, že „interpelace odráží minulé interpelace a na-
vzájem spojuje mluvčí, jako kdyby mluvili unisono přes čas“ (Butler 1999b: 756).

Resignifikace se nesnaží odtrhnout dotyčný výraz od jeho diskursivní paměti;
právě naopak, skrze posouvání jeho využití a skrze jeho „zdivňování“ (queering) za-
chovává v jeho významu všechny předchozí negativní konotace.20 Stejně tak zůstává
zachován i jeho performativní charakter citace, ovšem hyperboličnost a teatrálnost
tohoto způsobu citování má vzhledem k diskursivním zvyklostem destabilizující vliv.
Přeznačení a parodie jsou tedy takovou subversivní strategií, jež probíhá, můžeme-li
to tak říci, v souladu s rytmem toho, co se snaží zpochybnit. Není a nemůže být jed-
noznačným a jednorázovým zásahem do povahy diskursu: její účinnost se zakládá na
tom, že nepopírá bezvýhradnou zapuštěnost subjektu v diskursivní formaci, ale teat-
rálně a hyperbolicky ji reprodukuje zevnitř této formace. V této reprodukci vychází
najevo nejen kulturní podmíněnost takových pojmů jako „pohlaví“ či „přirozenost“,

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200248

19 Následující výklad bude vycházet z textu „Critically Queer“, který byl publikován jako
kapitola knihy Bodies that Matter (Routledge 1993). Dotyčný text vyšel česky ve
Filosofickém časopise č. 5 (1999): 753–771, spolu s instruktivním komentářem Pavla Barši,
pp. 772–785.

20 Některé aspekty přeznačování proto mohou připomenout hegelovské aufhebung; tuto
analogii zajisté nelze vést příliš daleko, na druhou stranu však poznamenejme, že Butlerová
je velmi dobrou znalkyní Hegela: její první kniha Subjects of Desire (Hegelian Reflections
in Twentieth-Century France) je velmi důkladným přehledem vývoje recepce hegelovské
filosofie ve Francii.



nýbrž také fakt, že i subjekt jako takový není ničím jiným než účinkem interpelativní-
ho působení performativů, a to včetně eventuální představy sebe sama jakožto čini-
tele, který má možnost diskursivní aparát nějakým způsobem pozměňovat.

Toto pojetí diskursivity nám v posledku umožňuje nastínit odpověď na otázku,
kterou jsme si položili na začátku v souvislosti s Althusserem: jak je možné, že sub-
jekt se ve vztahu k interpelativnímu působení jeví současně jako konstituující
i konstituovaný? Ideologie potřebuje subjekty jakožto činitele interpelace, avšak tyto
subjekty nejsou jakožto subjekty ustavovány jinak než interpelativně. Představa sub-
jektu jako činitele interpelace (a nikoliv pouze jako jejího cíle) je podle Butlerové dí-
lem jistého „zpětného pohybu pravdy“, jímž ideologie spolu se subjektem konstituu-
je i jeho obraz coby činitele, zakrývajíc tak svou vlastní genezi. To vše se děje v rám-
ci jediného diskursivního procesu. Subjekt jakožto činitel i výsledek interpelace mu-
sí být v tomto procesu uchopen mimo protiklad aktivity a pasivity.

Spolu s Butlerovou se tedy opět ocitáme velice blízko Althusserově koncepci
interpelace, které jsme se věnovali v první části textu. To, co Butlerová ve svých tex-
tech zdůrazňuje, by bylo možno nazvat performativními charakteristikami interpela-
ce. Důraz na interpelativní performativitu jí vposledku umožňuje zodpovědět mnohé
otázky, které v Althusserově textu zůstávaji otevřené. Butlerová se však především –
na rozdíl od Althussera – snaží hledat možnosti subversivních strategií, jež by byly
s to ne-li narušit, tedy alespoň zviditelnit podmínky diskursivní stability, na jejímž
pozadí interpelace probíhá. Cesta od althusserovského pojetí interpelace k butle-
rovské koncepci performativní iterace je zároveň cestou od prosté konstituce subjek-
tu k subversi.

Části textu věnované psychoanalýze ovšem neměly být pouhou odbočkou. V sa-
motném Althusserově pojetí ideologie se velice silně odráží Lacanův vliv. Lacan se
sice nevzdává postulátu určitého ne-subjektivizovaného substrátu, zůstávajícího
mimo dosah interpelace i jakékoliv možnosti symbolizace, zato však do dotyčného
kontextu explicitně vnáší problematiku rodové diferenciace, probíhající na symbolic-
ké a ne-biologické bázi, tedy problematiku, jež byla u Althussera pouze naznačena.
V souvislosti s Juliet Mitchellovou a Julií Kristevovou jsme se pokusili ukázat, na-
kolik může být lacanovská psychoanalýza pro feministické teorie stimulující. Kon-
cepce Judith Butlerové v tomto smyslu tedy není návratem zpět, nýbrž jakousi re-
formulací a obohacením původní Althusserovy teze, přičemž tato reformulace by by-
la bez psychoanalýzy jen těžko myslitelná.

Literatura:
Althusser, L. 2001. Budoucnost je dlouhá/Fakta. Praha: Karolinum.
Althusser, L. 1996. Lire le Capital. Paris: PUF (spolu s E. Balibarem, R. Establetem,

P. Machereyem a J. Rancierem).
Althusser, L. 1976. Positions. Paris: Maspero.
Austin, J.L. 2000. Jak udělat něco slovy. Praha: Filosofia.
Barša, P. 1999. „Judith Butlerová: teorie performativního rodu a dilemata současného

49JOSEF FULKA: OD INTERPELACE K PERFORMATIVU (FEMINISMUS A KONSTRUKCE RODOVÉ IDENTITY)



feminismu“. Filosofický časopis, 5: 772–785.
Barša, P. 2002. Panství člověka a touha ženy. Praha: Slon (v tisku).
Bourdieu, P. 2000. Nadvláda mužů. Praha: Karolinum.
Bowie, M. 1991. Lacan. New York: Fontana.
Butler, J. 1993. Bodies that Matter. New York: Routledge.
Butler, J. 1999a. Gender Trouble. New York: Routledge.
Butler, J. 1999b. „Kritické teploušství“. Filosofický časopis, 5: 753–771.
Butler, J. 1987. Subjects of Desire. New York: Columbia UP.
Butler 1998. The Psychic Life of Power. New York: Stanford UP.
Derrida, J. 1993. Texty k dekonstrukci. Bratislava: Archa.
Derrida, J., Sousanna, G., Nouss, A. 2001. Dire l’événement, est–ce possible?
Paris: L’Harmattan.
Dolar, M. 1993. „Beyond Interpellation“. Qui parle, 6: 73–96.
Elliott, A. 1992. Social Theory in Transition. London: Blackwell.
Elliott, G. 1987. Althusser: The Detour of Theory. New York: Verso.
Fink, B. 1997. A Clinical Introduction to Lacanian Psychoanalysis. New York: Har-

vard UP.
Fink, B. 1995. The Lacanian Subject. Princeton: Princeton UP.
Foucault, M. 1994. Diskurs, autor, genealogie. Praha: Svoboda.
Foucault, M. 2000. Dohlížet a trestat. Praha: Dauphin.
Grosz, E. 1989. Sexual Subversions: Three French Feminists. London:
Allen and Unwin.
Irigaray, L. 1977. Ce sexe qui n’en est pas un. Paris: Minuit.
Irigaray, L. 1994. Speculum of the Other Woman. New York: Cornell UP.
Kristeva, J. 1988. Etrangers a nous–memes. Paris: Fayard.
Kristeva, J. 1996. Julia Kristeva Interviews. New York: Columbia UP.
Kristeva, J. 1990. Kristeva Reader. Oxford: Blackwell.
Kristeva, J. 1985. La révolution du langage poétique. Paris: Seuil.
Kristeva, J. 1999. Slovo, dialog a román. Praha: Sofis.
Lacan, J. 1966. Ecrits. Paris: Seuil.
Lacan, J. 1989. Le séminaire III (Les psychoses). Paris: Seuil.
Lacan, J. 1975. Le séminaire XX (Encore). Paris: Seuil.
Millet, K. 1972. Sexual Politics. New York: Abacus.
Mitchell, J. 1975. Psychoanalysis and Feminism. London: Penguin.
Mitchellová, J. 1998. „Ženská sexualita: Jacques Lacan a Freudova škola.“ Pp.

277–304 in: Dívčí válka s ideologií, ed. by L. Oates-Indruchová. Praha: Slon.
Moi, T. 1985. Sexual/Textual Politics. New York: Routledge.
Morrisová, P. 2000.Literatura a feminismus. Brno: Host.
Salecl, R. 1994. The Spoils of Freedom. New York: Routledge.
Smith, A. 1996. Julia Kristeva: Readings of Exile and Estrangement. London:

MacMillan.
Žižek, S. 1989. The Sublime Object of Ideology. New York: Verso.

SOCIÁLNÍ STUDIA 7, 200250


